
 
Name Journal Dinamika Pendidikan Islam  
Volume  1,  Nomor  2  Bulan Agustus, 2025 
e-ISSN: 3110-5521;, Hal 59-75 
DOI: 10.55981 
Available online at: https://journal.jkrisetmetrolampung.web.id/index.php/dinamika/Home 

 

 

 

 
INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI 

BERAGAMA DI PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  
LAMPUNG TENGAH 

 
Afifuddin Ahmad Robbani1, Henisa Rosulawati2 

 

1,2 STIS Darusy Syafa’ah Lampung Tengah, Indonesia 

 
*Email : 2171010042@metrouniv.c.id 1 henisa.rosulawati@gmail.com 2 

   
Korespondensi penulis: 2171010042@metrouniv.c.id 

 

Received:   Revised:   Approved:   Published:   

24/08/2025  27/08/2025  28/08/2025 29/08/2025  

  

DOI: https://doi.org/10.55981/dinamika.2025.V1i3 

 

 
 
Abstract: This study aims to analyze the process of internalizing tolerance values through the study of classical Islamic 
texts (kitab kuning), explore the implementation of tolerance in students' religious practices, and identify challenges faced 
by Al-Ihya Islamic Boarding School Kalirejo Central Lampung in religious tolerance education. Using a qualitative 
approach with field research methods over six months, data were collected through in-depth interviews, participatory 
observation, and documentation. Results show that internalization is conducted through systematic study of classical texts 
emphasizing comparative fiqh and legal methodology (istinbath), involving three stages: transformation, transaction, and 
transinternalization of values. Implementation is reflected in students' ability to adapt to differences in ritual practices 
across madhhabs and Islamic organizations, as well as a culture of polite argumentation. Challenges include students' 
doubts about their future, limited learning motivation, and varying abilities in understanding classical texts. The boarding 
school proves to play a strategic role in shaping students' inclusive and moderate character as peace agents in plural society. 
 
Keywords: Tolerance Education, Islamic Boarding School, Comparative Fiqh, Religious Pluralism 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis proses internalisasi nilai-nilai toleransi melalui 
pembelajaran kitab kuning, mengeksplorasi implementasi toleransi dalam praktik keagamaan santri, dan 
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi Pondok Pesantren Al-Ihya Kalirejo Lampung Tengah dalam 
pendidikan toleransi beragama. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode field research 
selama enam bulan, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan internalisasi dilakukan melalui pembelajaran kitab kuning 
secara sistematis dengan penekanan pada fiqih komparatif dan metodologi istinbath hukum, melibatkan 
tiga tahapan: transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai. Implementasinya tercermin dalam 
kemampuan santri beradaptasi dengan perbedaan praktik ritual antar madzhab dan organisasi Islam, 
serta budaya argumentasi santun. Tantangan meliputi keraguan santri tentang masa depan, keterbatasan 
motivasi belajar, dan variasi kemampuan memahami kitab. Pesantren terbukti berperan strategis 
membentuk karakter santri yang inklusif dan moderat sebagai agen perdamaian di masyarakat plural. 
 
Kata Kunci: Pendidikan Toleransi, Pesantren, Fiqih Komparatif, Pluralisme Agamadalam sistem pendidikan 
nasional. 

 
 
 

https://journal.jkrisetmetrolampung.web.id/index.php/dinamika
mailto:2171010042@metrouniv.c.id
mailto:henisa.rosulawati@gmail.com
mailto:2171010042@metrouniv.c.id
https://doi.org/10.55981/dinamika


 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

60 

PENDAHULUAN 

Indonesia sebagai negara dengan keragaman agama, budaya, dan etnis yang 

kompleks menghadapi tantangan dalam membangun harmoni sosial. Keragaman ini 

menjadi kekuatan bangsa ketika dikelola dengan baik, namun dapat memicu konflik 

horizontal jika tidak dibina secara tepat (Azra, 2017). Konflik bernuansa agama seperti 

peristiwa Poso dan Ambon menunjukkan pentingnya pendidikan toleransi dalam menjaga 

persatuan nasional (Hasan, 2018). Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional 

memiliki peran strategis dalam menginternalisasi nilai-nilai toleransi kepada santri. 

Menurut Dhofier (2015), pesantren bukan hanya mengajarkan ilmu agama tetapi juga 

membentuk karakter santri yang inklusif dan toleran. Pendidikan toleransi di pesantren 

perlu diperkuat untuk menghadapi dinamika pluralisme agama di era kontemporer. 

Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana Pondok Pesantren Al-Ihya menginternalisasi dan 

mengimplementasikan pendidikan toleransi beragama kepada santrinya. 

Pesantren memiliki tradisi panjang dalam mengajarkan nilai-nilai toleransi melalui 

kajian kitab kuning dan interaksi sosial santri. Pembelajaran kitab klasik memberikan 

pemahaman mendalam tentang perbedaan madzhab dan pendapat ulama dalam berbagai 

persoalan fiqih (Mas'ud, 2019). Tradisi intelektual pesantren yang mengapresiasi 

keragaman pendapat (ikhtilaf) menjadi modal penting dalam membangun sikap toleran. 

Menurut Zuhdi (2018), pesantren Nahdlatul Ulama khususnya memiliki karakteristik khas 

dalam mengajarkan toleransi melalui pemahaman ahlussunnah wal jamaah yang inklusif. 

Santri dilatih untuk memahami bahwa perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah 

(cabang) adalah sesuatu yang wajar dan tidak boleh memecah belah persatuan umat. 

Pondok Pesantren Al-Ihya sebagai pesantren yang mengikuti faham Ahlussunnah Wal 

Jamaah An-Nahdiyah memiliki tanggung jawab besar dalam mendidik santri tentang 

toleransi. 

Santri Pondok Pesantren Al-Ihya berasal dari berbagai daerah dengan latar belakang 

budaya dan pemahaman agama yang beragam. Keragaman ini menjadi tantangan 

sekaligus peluang dalam pendidikan toleransi (Raihani, 2017). Banyak santri yang datang 

ke pesantren belum memiliki pemahaman mendalam tentang toleransi beragama, 

khususnya dalam konteks perbedaan organisasi Islam. Menurut Nilan (2019), santri yang 

telah lama belajar di pesantren cenderung mengikuti praktik keagamaan yang diajarkan di 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
61 

pesantren, sehingga berpotensi mengalami benturan ketika berinteraksi dengan 

masyarakat yang memiliki praktik berbeda. Fenomena ini menunjukkan pentingnya 

pendidikan toleransi yang tidak hanya bersifat kognitif tetapi juga praktis. Parker dan 

Raihani (2018) menekankan bahwa pendidikan toleransi harus diintegrasikan dalam 

kurikulum pesantren secara sistematis untuk menghasilkan lulusan yang mampu 

beradaptasi dengan keragaman masyarakat. 

Internalisasi merupakan proses pembentukan pemahaman, nilai, dan perilaku 

individu melalui interaksi sosial dan pengalaman pribadi (Bruner & Vygotsky dalam 

Schunk, 2020). Dalam konteks pesantren, internalisasi toleransi terjadi melalui 

pembelajaran kitab kuning, interaksi dengan kyai dan ustadz, serta kehidupan komunal 

santri. Proses internalisasi melibatkan tiga tahapan: transformasi nilai, transaksi nilai, dan 

transinternalisasi (Muhaimin, 2016). Santri tidak hanya menerima informasi tentang 

toleransi tetapi juga menghayati dan menjadikannya bagian dari identitas diri. Menurut 

Wardi (2019), keberhasilan internalisasi nilai ditandai dengan konsistensi antara 

pemahaman kognitif dan praksis dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren memiliki 

keunggulan dalam proses internalisasi karena sistem pendidikan total yang 

mengintegrasikan pembelajaran formal dan informal selama 24 jam.  

Implementasi toleransi di pesantren tercermin dalam praktik keagamaan yang 

menghargai perbedaan pendapat madzhab dan organisasi Islam. Pembelajaran fiqih 

komparatif memungkinkan santri memahami keragaman pendapat ulama dalam berbagai 

persoalan ibadah (Fadli, 2020). Santri dilatih untuk bersikap knowing every particular 

object terhadap perbedaan, tidak sekedar menerima tetapi memahami argumentasi di 

balik setiap pendapat. Menurut Shihab (2018), toleransi dalam Islam bukan berarti 

kompromi dalam akidah tetapi sikap menghargai dalam praktik keagamaan yang bersifat 

furu'iyah. Pesantren mengajarkan santri untuk mengikuti madzhab tertentu tanpa 

memvonis keliru madzhab lain yang memiliki dasar dalil berbeda. Implementasi ini juga 

melibatkan kemampuan santri berargumentasi dengan cara yang santun dan tidak 

provokatif ketika menghadapi perbedaan di masyarakat (Lukens-Bull, 2017).  

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini mengidentifikasi beberapa 

permasalahan penting di Pondok Pesantren Al-Ihya Kalirejo. Pertama, bagaimana proses 

internalisasi pendidikan toleransi beragama dilakukan terhadap santri yang berasal dari 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

62 

latar belakang beragam. Kedua, bagaimana implementasi pendidikan toleransi beragama 

dalam praktik keseharian santri di pesantren dan masyarakat. Ketiga, apa saja faktor 

penghambat dalam internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi beragama. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis proses internalisasi nilai-nilai toleransi melalui 

pembelajaran kitab kuning, mengeksplorasi implementasi toleransi dalam praktik 

keagamaan santri, dan mengidentifikasi tantangan yang dihadapi pesantren dalam 

pendidikan toleransi. Manfaat penelitian ini adalah memberikan kontribusi teoretis 

tentang pendidikan toleransi di pesantren dan memberikan rekomendasi praktis bagi 

pengembangan pendidikan toleransi di lembaga pendidikan Islam (Salim & Sukmadinata, 

2019). 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan 

(field research) untuk mengeksplorasi secara mendalam internalisasi dan implementasi 

pendidikan toleransi beragama di Pondok Pesantren Al-Ihya Kalirejo Lampung Tengah. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena secara 

holistik dan kontekstual sesuai dengan perspektif partisipan (Creswell & Poth, 2018). 

Penelitian bersifat deskriptif dengan tujuan menggambarkan secara sistematis dan faktual 

tentang proses internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi yang terjadi di lokasi 

penelitian. Menurut Merriam dan Tisdell (2016), penelitian kualitatif deskriptif 

memungkinkan peneliti mengungkap makna yang diberikan partisipan terhadap 

pengalaman mereka. Lokasi penelitian dipilih secara purposive karena Pondok Pesantren 

Al-Ihya memiliki karakteristik unik sebagai pesantren yang mengikuti faham Ahlussunnah 

Wal Jamaah An-Nahdiyah dengan santri dari latar belakang beragam. Penelitian dilakukan 

selama enam bulan untuk memastikan kedalaman data dan validitas temuan (Yin, 2018). 

Sumber data penelitian ini meliputi data primer dan data sekunder untuk 

memastikan triangulasi dan validitas temuan. Data primer diperoleh melalui wawancara 

mendalam dengan pengasuh pesantren, ustadz/ustadzah, pengurus, dan santri yang 

dipilih secara purposive sampling berdasarkan kriteria keterlibatan dalam proses 

pendidikan toleransi (Patton, 2015). Observasi partisipatif dilakukan untuk mengamati 

proses pembelajaran kitab kuning, interaksi sosial santri, dan praktik keagamaan sehari-

hari di pesantren. Dokumentasi dikumpulkan berupa kurikulum pesantren, jadwal 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
63 

pembelajaran, kitab-kitab yang diajarkan, dan dokumen pendukung lainnya. Menurut 

Miles et al. (2020), kombinasi tiga teknik pengumpulan data ini memungkinkan triangulasi 

data yang memperkuat kredibilitas temuan. Data sekunder diperoleh dari literatur tentang 

pendidikan pesantren, toleransi beragama, dan studi terkait lainnya untuk memperkaya 

analisis dan interpretasi data primer. 

Analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles et al., 2020). Reduksi data 

dilakukan dengan memilih, memfokuskan, dan menyederhanakan data mentah dari 

lapangan sesuai dengan fokus penelitian. Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi 

deskriptif, matriks, dan bagan untuk memudahkan pemahaman pola dan hubungan antar 

data. Penarikan kesimpulan dilakukan secara bertahap mulai dari kesimpulan sementara 

hingga kesimpulan final yang diverifikasi melalui triangulasi sumber, metode, dan teori 

(Denzin & Lincoln, 2018). Keabsahan data dijamin melalui credibility (kredibilitas) 

dengan triangulasi dan member checking, transferability (keteralihan) dengan deskripsi 

mendalam, dependability (ketergantungan) dengan audit trail, dan confirmability 

(kepastian) dengan dokumentasi lengkap proses penelitian. Proses analisis dilakukan 

secara iteratif dengan bolak-balik antara pengumpulan data dan analisis untuk 

memastikan kedalaman dan kejenuhan data (Saldaña, 2021). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Internalisasi Nilai Toleransi Melalui Pembelajaran Kitab Kuning 

Pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren Al-Ihya menjadi instrumen utama 

dalam internalisasi nilai-nilai toleransi beragama sesuai dengan teori Bruner dan Vygotsky 

tentang pembentukan makna melalui interaksi dengan lingkungan budaya. Proses 

internalisasi terjadi melalui tiga tahapan: transformasi nilai melalui pengajaran verbal, 

transaksi nilai melalui dialog interaktif, dan transinternalisasi melalui penghayatan 

mendalam (Muhaimin, 2016). Pembelajaran dimulai dengan penguasaan ilmu alat seperti 

nahwu, sharaf, dan mantiq sebagai fondasi memahami kitab-kitab fiqih yang lebih 

mendalam (Bruinessen, 2016). Santri mempelajari kitab-kitab fiqih mulai dari Mabadi 

Fiqih jilid 1-4, Fiqih Wadhih, Fathul Mu'in, Fathul Wahab, hingga I'anatut Thalibin secara 

berjenjang. Pembelajaran kitab kuning memberikan kerangka intelektual bagi santri untuk 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

64 

memahami keragaman pendapat ulama sebagai kekayaan khazanah Islam, bukan sebagai 

perpecahan. Menurut Azra (2017), tradisi intelektual Islam yang mengapresiasi perbedaan 

pendapat (ikhtilaf) merupakan fondasi penting toleransi dalam Islam. 

Metode pembelajaran bandongan dan sorogan memungkinkan santri tidak hanya 

memahami teks tetapi juga konteks dan argumentasi di balik setiap pendapat fiqih 

(Dhofier, 2015). Penelitian ini menemukan bahwa pengasuh pesantren menekankan 

pentingnya memahami perbedaan pendapat ulama (ikhtilaf) sebagai rahmat bukan sumber 

perpecahan. Pembelajaran komparatif antara pendapat berbagai madzhab fiqih 

memberikan wawasan luas kepada santri tentang keragaman pemahaman dalam Islam 

(Fadli, 2020). Temuan ini konsisten dengan studi Zuhdi (2018) yang menunjukkan bahwa 

pembelajaran kitab kuning di pesantren NU menekankan apresiasi terhadap keragaman 

pendapat ulama. Temuan penelitian menunjukkan bahwa pembelajaran sistematis dari 

kitab dasar hingga kompleks memungkinkan santri memahami metodologi penetapan 

hukum dan konteks sosio-historis di balik perbedaan pendapat ulama. Hal ini sejalan 

dengan studi Bruinessen (2016) yang menunjukkan bahwa pembelajaran kitab kuning di 

pesantren tradisional membangun episteme toleransi melalui apresiasi terhadap tradisi 

keilmuan Islam yang plural. 

Santri tidak hanya diajarkan kesimpulan hukum fiqih tetapi juga metodologi 

istinbath yang digunakan ulama dalam menetapkan hukum. Pembelajaran mencakup 

pemahaman tentang sumber hukum Islam (Al-Qur'an, Hadits, Ijma', dan Qiyas) serta 

kaidah-kaidah ushul fiqih yang digunakan dalam penalaran hukum (Shihab, 2018). Santri 

dilatih untuk memahami bahwa perbedaan pendapat ulama sering terjadi karena 

perbedaan dalam memahami dalil, tingkat keshahihan hadits, atau konteks penerapan 

hukum. Penelitian menemukan bahwa pengajaran metodologi ini membantu santri 

menghargai kompleksitas penetapan hukum dan tidak mudah memvonis pendapat lain 

sebagai salah. Menurut pengasuh pesantren, pemahaman metodologi istinbath membuat 

santri lebih kritis dan tidak taklid buta, namun tetap menghormati otoritas ulama. 

Temuan ini sejalan dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa pemahaman 

metodologi hukum Islam meningkatkan sikap toleran santri. 

Pembelajaran metodologi istinbath juga mengajarkan santri untuk bersikap tawadhu 

(rendah hati) dalam ilmu dan tidak merasa paling benar dalam memahami agama (Lukens-



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
65 

Bull, 2017). Santri dilatih untuk memahami bahwa setiap ulama memiliki kapasitas 

intelektual dan konteks sosio-historis yang berbeda dalam menetapkan hukum. 

Pemahaman ini mencegah santri dari sikap fanatisme sempit yang menganggap pendapat 

ulama tertentu sebagai satu-satunya kebenaran. Penelitian menemukan bahwa santri yang 

memahami metodologi istinbath lebih mampu menghargai perbedaan dan tidak mudah 

terprovokasi oleh perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah. Menurut Shihab (2018), 

sikap tawadhu dalam ilmu merupakan karakteristik penting ulama klasik yang perlu 

diteladani santri kontemporer. Pembelajaran ini juga membangun kesadaran bahwa 

kebenaran dalam masalah furu'iyah bersifat relatif dan kontekstual, berbeda dengan 

masalah ushuliyah yang bersifat mutlak dan tidak mentolerir perbedaan. 

Peran pengasuh dan ustadz dalam proses internalisasi nilai toleransi sangat krusial 

sebagai agen transformasi nilai kepada santri. Kyai dan ustadz tidak hanya berfungsi 

sebagai pengajar tetapi juga sebagai teladan (uswah hasanah) dalam mengamalkan sikap 

toleran (Dhofier, 2015). Temuan penelitian menunjukkan bahwa pengasuh pesantren 

secara konsisten menekankan pentingnya menghargai perbedaan pendapat dan tidak 

memaksakan pandangan sendiri kepada orang lain. Menurut teori pembelajaran sosial 

Bandura, pemodelan perilaku oleh figur otoritas seperti kyai memiliki pengaruh besar 

terhadap pembentukan sikap dan perilaku santri (Schunk, 2020). Pengasuh pesantren juga 

menggunakan pendekatan kontekstual dengan memberikan contoh-contoh konkret dari 

kehidupan sehari-hari tentang pentingnya toleransi dalam menjaga persatuan umat. Hal 

ini konsisten dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa kharisma kyai dan 

kredibilitas keilmuannya menjadi faktor penting dalam keberhasilan internalisasi nilai di 

pesantren. 

Interaksi intensif antara kyai, ustadz, dan santri dalam sistem pendidikan pesantren 

menciptakan lingkungan kondusif bagi transformasi nilai yang mendalam (Zuhdi, 2018). 

Sistem pendidikan total selama 24 jam memungkinkan santri tidak hanya belajar toleransi 

dalam ruang kelas tetapi juga mengamati dan meniru praktik toleransi dalam kehidupan 

sehari-hari pengasuh dan ustadz. Penelitian menemukan bahwa santri lebih mudah 

menginternalisasi nilai toleransi ketika melihat figur otoritas yang mereka hormati 

mempraktikkan sikap toleran dalam interaksi sosial. Pengasuh pesantren yang 

menunjukkan sikap menghargai perbedaan pendapat, sabar dalam menghadapi kritik, dan 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

66 

terbuka terhadap dialog menjadi model role yang efektif bagi santri. Menurut Bruinessen 

(2016), kharisma personal kyai dan kredibilitas keilmuannya membuat santri lebih mudah 

menerima dan menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan. Proses modeling ini 

memperkuat internalisasi kognitif yang diperoleh melalui pembelajaran formal di kelas. 

Internalisasi toleransi juga dilakukan dengan membangun sikap ingin tahu (knowing 

every particular object) santri terhadap perbedaan pendapat fiqih. Ustadz mendorong 

santri untuk tidak hanya menerima satu pendapat tetapi mengeksplorasi berbagai 

pendapat dan argumentasi yang mendasarinya (Raihani, 2017). Penelitian menemukan 

bahwa metode pembelajaran yang interaktif dan dialogis meningkatkan rasa ingin tahu 

santri untuk memahami perspektif berbeda. Santri dibiasakan untuk bertanya "mengapa 

ulama A berpendapat X sementara ulama B berpendapat Y?" dan mencari jawabannya 

melalui kajian kitab. Sikap ini membangun kesadaran bahwa kebenaran dalam masalah 

furu'iyah bersifat relatif dan kontekstual. Menurut Parker dan Raihani (2018), sikap ingin 

tahu yang kritis namun tetap menghormati otoritas tradisi merupakan karakteristik 

penting pendidikan toleransi di pesantren. Temuan ini menunjukkan bahwa internalisasi 

toleransi tidak hanya bersifat indoktrinatif tetapi juga mengembangkan kemampuan 

berpikir kritis santri (Nilan, 2019). 

2. Pembelajaran Fiqih Komparatif sebagai Strategi Pedagogis 

Pembelajaran fiqih komparatif yang membandingkan pendapat berbagai madzhab 

merupakan strategi pedagogis efektif dalam membangun sikap toleran santri terhadap 

keragaman pemahaman Islam. Metode ini memungkinkan santri memahami bahwa dalam 

masalah furu'iyah (cabang) terdapat keragaman pendapat yang legitimate berdasarkan 

perbedaan dalam memahami dalil dan konteks penerapannya (Fadli, 2020). Implementasi 

pendidikan toleransi dilakukan melalui pembiasaan menelaah kitab fiqih secara 

komparatif dari tingkat dasar hingga kompleks. Santri tidak hanya mempelajari madzhab 

Syafi'i yang dominan di pesantren tetapi juga mengenal pendapat madzhab Hanafi, Maliki, 

dan Hanbali dalam berbagai persoalan (Bruinessen, 2016). Penelitian menemukan bahwa 

pembelajaran komparatif ini dilakukan secara bertahap, dimulai dengan persoalan-

persoalan sederhana dalam kitab dasar. 

Pembelajaran kemudian berlanjut ke persoalan kompleks dalam kitab tingkat lanjut 

yang membutuhkan analisis mendalam terhadap dalil dan konteks penerapan hukum. 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
67 

Metode ini membantu santri memahami bahwa perbedaan pendapat madzhab bukan 

karena kontradiksi dalil tetapi perbedaan cara memahami dan mengkontekstualisasikan 

dalil. Temuan ini konsisten dengan studi Fadli (2020) yang menunjukkan bahwa 

pembelajaran fiqih komparatif meningkatkan sikap moderat dan toleran santri. Pengasuh 

pesantren menekankan bahwa pembiasaan ini penting agar santri tidak kaget ketika 

menemui praktik keagamaan berbeda di masyarakat (Dhofier, 2015). Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa pembelajaran komparatif ini tidak mengaburkan identitas madzhab 

santri tetapi justru memperkuat pemahaman mereka tentang madzhab yang diikuti 

dengan kesadaran bahwa madzhab lain juga memiliki argumentasi yang valid. 

Menurut Shihab (2018), pemahaman komparatif ini penting untuk menghindari 

sikap fanatisme madzhab yang sempit dan eksklusif. Pembelajaran ini juga melatih 

kemampuan berpikir kritis santri untuk menganalisis argumentasi berbagai pendapat 

tanpa kehilangan komitmen terhadap tradisi madzhab yang diikuti. Hal ini sejalan dengan 

konsep critical thinking dalam pendidikan Islam yang dikembangkan oleh Fazlurrahman 

yang menekankan pentingnya kemampuan analisis kritis dalam memahami tradisi Islam 

(Raihani, 2017). Santri dilatih untuk tidak hanya menerima kesimpulan hukum tetapi juga 

memahami proses penalaran yang digunakan ulama dalam menetapkan hukum. 

Kemampuan ini membantu santri menghargai kompleksitas penetapan hukum dan tidak 

mudah memvonis pendapat lain sebagai salah atau menyimpang dari ajaran Islam yang 

benar. 

Pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-Ihya tidak hanya berfokus pada 

perbedaan madzhab tetapi juga keragaman organisasi Islam di Indonesia, khususnya NU 

dan Muhammadiyah. Kontekstualisasi ini penting mengingat santri akan berinteraksi 

dengan masyarakat yang terdiri dari berbagai afiliasi organisasi Islam dengan perbedaan 

dalam praktik keagamaan (Pribadi, 2018). Temuan penelitian menunjukkan bahwa santri 

diajarkan untuk memahami perbedaan karakteristik NU yang lebih akomodatif terhadap 

tradisi lokal dan Muhammadiyah yang lebih puritan dalam praktik keagamaan. Menurut 

Hefner (2019), pemahaman tentang perbedaan orientasi dan metodologi kedua organisasi 

ini penting untuk membangun jembatan dialog dan kerjasama antarorganisasi Islam. 

Santri dilatih untuk tidak memandang perbedaan ini sebagai pertentangan fundamental 

tetapi sebagai variasi dalam mengekspresikan keislaman. 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

68 

Hal ini konsisten dengan konsep civil Islam yang dikembangkan Hefner yang 

menekankan pentingnya pluralisme internal umat Islam sebagai fondasi demokrasi dan 

toleransi (Hefner, 2019). Pendekatan ini membantu santri mengembangkan identitas 

keislaman yang inklusif tanpa kehilangan akar tradisi pesantrennya. Santri memahami 

bahwa perbedaan praktik antara NU dan Muhammadiyah seperti qunut, tahlilan, dan 

penetapan awal bulan Qamariah berada dalam wilayah khilafiyah yang memperbolehkan 

perbedaan pendapat. Pembelajaran ini membekali santri dengan pemahaman yang 

komprehensif tentang lanskap keislaman Indonesia sehingga mereka tidak mengalami 

culture shock ketika berinteraksi dengan kelompok Islam berbeda di masyarakat. 

Kemampuan memahami dan menghargai perbedaan organisasi ini menjadi modal penting 

santri dalam membangun harmoni sosial di masyarakat plural (Raihani, 2017). 

3. Implementasi Toleransi dalam Praktik Keagamaan dan Budaya Diskusi 

Implementasi pendidikan toleransi dalam praktik ritual keagamaan menunjukkan 

dimensi praktis dari nilai-nilai yang telah diinternalisasi. Implementasi toleransi terlihat 

dalam praktik keagamaan santri yang menghargai perbedaan madzhab dan organisasi. 

Santri dilatih untuk mengikuti praktik keagamaan sesuai madzhab Syafi'i di lingkungan 

pesantren, namun memahami dan menghormati praktik berbeda di luar pesantren (Zuhdi, 

2018). Temuan penelitian menunjukkan bahwa santri mampu beradaptasi dengan 

perbedaan praktik seperti qunut dalam shalat subuh, cara menentukan awal bulan 

Qamariah, penetapan awal Ramadhan dan Syawal, serta tradisi tahlilan dan haul tanpa 

mengalami konflik identitas. Menurut Hasan (2018), kemampuan adaptasi ini 

menunjukkan kematangan pemahaman agama yang tidak kaku dan formalistik. Santri 

memahami bahwa perbedaan praktik ritual berada dalam wilayah ijtihad yang 

memungkinkan keragaman pendapat. 

Perbedaan ini berbeda dengan masalah akidah yang tidak mentolerir perbedaan. Hal 

ini sejalan dengan konsep al-tsamarah (pluralisme) dan al-ashl (prinsip dasar) dalam 

pemikiran Islam yang membedakan antara yang prinsipil dan yang cabang (Shihab, 2018). 

Santri memahami bahwa perbedaan ini berada dalam wilayah khilafiyah (perbedaan 

pendapat yang diperbolehkan) bukan dalam masalah prinsip agama. Menurut pengurus 

pesantren, santri diajarkan untuk tidak memaksakan praktik yang mereka pelajari di 

pesantren kepada masyarakat yang memiliki tradisi berbeda. Implementasi ini juga 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
69 

menunjukkan bahwa toleransi bukan berarti kompromi dalam akidah atau sinkretisme, 

tetapi sikap menghargai dalam praktik yang bersifat furu'iyah. Penelitian ini 

mengkonfirmasi studi Lukens-Bull (2017) yang menunjukkan bahwa pesantren Jawa 

mengajarkan toleransi praktis yang memungkinkan santri hidup harmonis dalam 

masyarakat plural. 

Temuan ini sejalan dengan studi Pribadi (2018) yang menunjukkan bahwa santri 

pesantren NU mampu bersikap fleksibel dalam praktik keagamaan sambil tetap 

berpegang pada prinsip madzhab. Kemampuan adaptasi ini menjadi modal penting santri 

dalam membangun harmoni di masyarakat plural (Hefner, 2019). Santri tidak mengalami 

konflik identitas ketika harus beradaptasi dengan praktik berbeda karena mereka telah 

memahami bahwa perbedaan tersebut berada dalam wilayah yang diperbolehkan secara 

syar'i. Kemampuan ini menunjukkan keberhasilan internalisasi nilai toleransi yang tidak 

hanya bersifat kognitif tetapi juga behavioral. Santri mampu mengintegrasikan 

pemahaman teoritis tentang toleransi dengan praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Menurut Muhaimin (2016), konsistensi antara pemahaman kognitif dan praksis 

merupakan indikator keberhasilan internalisasi nilai dalam pendidikan karakter. 

Budaya diskusi ilmiah dan argumentasi santun yang dikembangkan di pesantren 

menjadi wahana penting dalam mengimplementasikan nilai-nilai toleransi. Implementasi 

toleransi juga tercermin dalam budaya argumentasi santun yang dikembangkan di 

pesantren. Santri dibiasakan untuk berdiskusi dan berargumentasi tentang perbedaan 

pendapat fiqih dengan cara yang konstruktif, bukan provokatif (Lukens-Bull, 2017). 

Forum bahtsul masail yang menjadi tradisi pesantren NU melatih santri untuk 

berargumentasi berdasarkan dalil dan pendapat ulama, bukan berdasarkan opini pribadi 

atau emosi (Mas'ud, 2019). Penelitian menemukan bahwa forum bahtsul masail mini di 

pesantren menjadi wadah santri berlatih berargumentasi dengan merujuk pada dalil dan 

pendapat ulama, bukan berdasarkan opini pribadi. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa melalui forum ini santri belajar adab berdiskusi seperti mendengarkan dengan baik. 

Santri diajarkan untuk tidak memotong pembicaraan, menghargai pendapat berbeda 

meskipun tidak setuju, dan menerima kekalahan argumentasi dengan lapang dada. 

Pengasuh pesantren menekankan bahwa argumentasi harus bertujuan mencari kebenaran, 

bukan memenangkan perdebatan atau menjatuhkan lawan diskusi. Menurut Azra (2017), 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

70 

tradisi diskusi ilmiah ini merupakan warisan intelektual Islam klasik yang menekankan 

pentingnya dialog dan argumentasi rasional dalam mencari kebenaran. Budaya ini juga 

mengajarkan santri untuk membedakan antara isu khilafiyah (yang membolehkan 

perbedaan) dan ushuliyah (yang tidak membolehkan perbedaan), sehingga mereka tidak 

berdebat dalam masalah yang sudah qath'i (pasti). Hal ini konsisten dengan konsep sphere 

of legitimate disagreement dalam tradisi hukum Islam yang dikembangkan oleh Sherman 

Jackson (Parker & Raihani, 2018). 

Temuan ini konsisten dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa tradisi 

diskusi ilmiah di pesantren membentuk karakter santri yang toleran dan menghargai 

perbedaan. Budaya argumentasi santun ini menjadi bekal penting santri ketika berinteraksi 

dengan kelompok Islam berbeda di masyarakat (Raihani, 2017). Kemampuan 

berargumentasi dengan santun ini menjadi modal sosial penting bagi santri dalam 

membangun dialog antarkelompok Islam di masyarakat. Santri yang terlatih dalam budaya 

diskusi ilmiah tidak mudah terprovokasi oleh perbedaan pendapat dan mampu 

merespons dengan argumentasi yang rasional dan santun. Kemampuan ini sangat 

dibutuhkan di era digital yang penuh dengan debat kusir dan hoaks yang memecah belah 

umat. Menurut Hefner (2019), kemampuan dialog dan argumentasi yang santun 

merupakan modal penting dalam membangun civil society yang demokratis dan toleran. 

Implementasi pendidikan toleransi diuji ketika santri berinteraksi dengan masyarakat 

yang memiliki praktik keagamaan berbeda. Penelitian menemukan bahwa santri yang telah 

dibekali pemahaman tentang perbedaan madzhab dan organisasi mampu beradaptasi 

dengan baik di masyarakat plural. Santri tidak merasa terganggu ketika mengikuti shalat di 

masjid yang tidak membaca qunut atau menghadiri tahlilan yang tidak mereka praktikkan 

di pesantren. Menurut alumni pesantren yang menjadi informan, pemahaman tentang 

toleransi yang mereka peroleh di pesantren sangat membantu dalam membangun 

harmoni dengan kelompok Muhammadiyah dan organisasi Islam lainnya. Santri juga 

mampu menjadi penengah ketika terjadi konflik atau perbedaan pendapat di masyarakat 

dengan memberikan penjelasan yang berdasar pada dalil dan pendapat ulama. Temuan ini 

sejalan dengan studi Nilan (2019) yang menunjukkan bahwa alumni pesantren memiliki 

peran penting. 

 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
71 

4. Tantangan dan Kontribusi Pesantren dalam Membangun Toleransi Nasional 

Meskipun memiliki sistem yang komprehensif, proses internalisasi dan 

implementasi pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-Ihya menghadapi berbagai 

tantangan. Temuan penelitian mengidentifikasi keraguan santri tentang masa depan, rasa 

mengantuk saat pembelajaran, dan keterbatasan kemampuan santri dalam memahami 

kitab sebagai kendala utama. Menurut Nilan (2019), tantangan ini merupakan fenomena 

umum di pesantren yang perlu diatasi melalui inovasi metode pembelajaran dan 

penguatan motivasi santri. Keraguan tentang masa depan mencerminkan tekanan sosial 

yang mengutamakan pendidikan formal dibanding pendidikan pesantren, meskipun nilai-

nilai yang diajarkan pesantren sangat relevan untuk kehidupan bermasyarakat. Hal ini 

sejalan dengan studi Raihani (2017) yang menunjukkan perlunya pesantren 

mengintegrasikan kurikulum formal dengan kurikulum pesantren. 

Integrasi kurikulum ini penting untuk meningkatkan daya saing lulusan tanpa 

mengurangi substansi pendidikan nilai dan karakter yang menjadi keunggulan pesantren. 

Keterbatasan kemampuan santri dalam memahami kitab juga menunjukkan perlunya 

metode pembelajaran yang lebih inovatif dan menarik tanpa mengurangi substansi 

keilmuan. Penelitian ini merekomendasikan penggunaan teknologi pembelajaran dan 

metode partisipatif untuk meningkatkan engagement santri dalam proses pembelajaran 

(Wardi, 2019). Penggunaan multimedia, aplikasi pembelajaran, dan metode diskusi 

kelompok dapat meningkatkan motivasi dan pemahaman santri terhadap materi kitab 

kuning yang kompleks. Menurut Mas'ud (2019), inovasi metode pembelajaran harus tetap 

mempertahankan ruh tradisi pesantren yang menekankan transmisi keilmuan dari guru ke 

murid secara langsung. 

Tantangan lain yang dihadapi adalah pengaruh media sosial dan narasi intoleransi 

yang menyasar santri generasi digital. Santri yang memiliki akses internet berpotensi 

terpapar konten radikal dan intoleran yang bertentangan dengan nilai-nilai yang diajarkan 

di pesantren. Menurut Bruinessen (2016), pesantren perlu mengembangkan literasi digital 

santri agar mampu memfilter informasi dan tidak mudah terprovokasi oleh narasi 

intoleransi di media sosial. Pengasuh dan ustadz perlu membekali santri dengan 

kemampuan berpikir kritis dalam mengonsumsi informasi digital dan membedakan antara 

konten yang valid dan hoaks. Hal ini sejalan dengan studi Zuhdi (2018) yang 



 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

72 

menunjukkan pentingnya pendidikan literasi media dalam memperkuat pendidikan 

toleransi di pesantren era digital. 

Pondok Pesantren Al-Ihya sebagai representasi pesantren tradisional memiliki 

kontribusi signifikan dalam membangun toleransi di tingkat nasional melalui 

pembentukan karakter santri yang inklusif dan moderat. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa alumni pesantren yang telah memahami nilai-nilai toleransi menjadi agen 

perdamaian di masyarakat yang mampu meredam konflik dan membangun jembatan 

dialog antarkelompok. Menurut Azra (2017), pesantren memiliki peran historis dalam 

menjaga toleransi dan pluralisme di Indonesia melalui pendidikan yang menekankan 

wasathiyyah (moderasi). Kontribusi ini semakin penting di era digital yang dipenuhi 

dengan narasi intoleransi dan radikalisme yang menyasar generasi muda Muslim. Hal ini 

konsisten dengan studi Bruinessen (2016) yang menunjukkan bahwa pesantren tradisional 

menjadi benteng moderatisme Islam. 

Pendidikan toleransi di pesantren juga berkontribusi pada penguatan civil society 

dan demokrasi di Indonesia dengan menghasilkan warga negara yang menghargai 

perbedaan dan mampu berpartisipasi dalam ruang publik secara konstruktif (Hefner, 

2019). Penelitian ini menegaskan pentingnya dukungan pemerintah dan masyarakat 

terhadap pesantren sebagai lembaga pendidikan yang strategis dalam membangun 

toleransi dan moderasi beragama di Indonesia. Alumni pesantren yang tersebar di 

berbagai wilayah menjadi agen moderasi yang mampu menyebarkan nilai-nilai toleransi 

dan mencegah penyebaran paham radikal di masyarakat. Kemampuan ini menunjukkan 

keberhasilan internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-

Ihya (Parker & Raihani, 2018) dalam mencetak lulusan yang berkontribusi pada 

perdamaian nasional. 

 

SIMPULAN 

Internalisasi pendidikan toleransi beragama di Pondok Pesantren Al-Ihya dilakukan 

melalui pembelajaran kitab kuning secara sistematis dari tingkat dasar hingga kompleks, 

yang memungkinkan santri memahami keragaman pendapat ulama dalam berbagai 

persoalan fiqih melalui tiga tahapan: transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai. 

Proses ini melibatkan pemahaman metodologi istinbath hukum, penghayatan pola pikir 



 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
73 

ulama madzhab, dan pengembangan sikap knowing every particular object terhadap 

perbedaan pendapat dengan peran krusial pengasuh dan ustadz sebagai agen transformasi 

nilai. Implementasi pendidikan toleransi tercermin dalam kemampuan santri 

mengaplikasikan nilai-nilai toleransi dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial, dimana 

santri mampu beradaptasi dengan perbedaan praktik ritual yang berasal dari perbedaan 

madzhab dan organisasi Islam tanpa mengalami konflik identitas. Budaya diskusi dan 

argumentasi santun yang dikembangkan di pesantren melatih santri untuk menghargai 

perbedaan pendapat dan berargumentasi secara konstruktif berdasarkan dalil dan 

pendapat ulama, sehingga alumni pesantren menjadi agen perdamaian di masyarakat yang 

mampu membangun jembatan dialog antarkelompok Islam dan meredam konflik yang 

timbul dari perbedaan pemahaman keagamaan . 

Meskipun memiliki sistem yang komprehensif, internalisasi dan implementasi 

pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-Ihya menghadapi tantangan seperti 

keraguan santri tentang masa depan, keterbatasan motivasi belajar, dan variasi 

kemampuan santri dalam memahami kitab kuning yang memerlukan inovasi dalam 

metode pembelajaran, penguatan sistem motivasi, dan integrasi kurikulum formal dengan 

kurikulum pesantren untuk meningkatkan daya saing lulusan. Penelitian ini 

merekomendasikan penguatan peran kyai dan ustadz sebagai motivator, pengembangan 

program mentoring sebaya, adopsi teknologi pembelajaran dan metode partisipatif untuk 

meningkatkan engagement santri tanpa mengurangi substansi keilmuan tradisional, serta 

kerjasama dengan lembaga lain untuk memperluas wawasan santri. Dukungan pemerintah 

dan masyarakat terhadap pesantren sangat diperlukan mengingat kontribusi strategis 

pesantren dalam membangun toleransi dan moderasi beragama di Indonesia, dan 

penelitian lanjutan diperlukan untuk mengeksplorasi efektivitas berbagai metode 

pembelajaran toleransi dan dampak jangka panjang pendidikan pesantren terhadap sikap 

toleransi alumni di masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Azra, A. (2017). Transformasi pesantren: Modernisasi lembaga pendidikan Islam di Indonesia. 
Studia Islamika, 24(1), 1-28. https://doi.org/10.15408/sdi.v24i1.4268 

Bruinessen, M. V. (2016). Kitab kuning, pesantren dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. 
Journal of Islamic Studies, 27(3), 351-381. https://doi.org/10.1093/jis/etw031 

https://doi.org/10.15408/sdi.v24i1.4268
https://doi.org/10.1093/jis/etw031


 
  

 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
 
 
 

74 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 
approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The SAGE handbook of qualitative research (5th ed.). SAGE 
Publications. 

Dhofier, Z. (2015). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan 
Indonesia. LP3ES. 

Fadli, M. R. (2020). Pembelajaran fiqih komparatif di pesantren: Strategi membangun moderasi 
beragama. Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 15(2), 243-266. 
https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i2.7891 

Hasan, N. (2018). Islamism and religious tolerance in post-authoritarian Indonesia. Journal of 
Southeast Asian Studies, 49(2), 283-307. https://doi.org/10.1017/S0022463418000176 

Hefner, R. W. (2019). Civil Islam and religious freedom in the Indonesian reformation. The 
Review of Faith & International Affairs, 17(3), 45-57. 
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1643636 

Lukens-Bull, R. A. (2017). Between text and practice: Considerations in the anthropological 
study of Islam. Islamic Studies, 56(1-2), 45-71. https://doi.org/10.2307/44651447 

Mas'ud, A. (2019). The role of pesantren in promoting religious moderation and pluralism in 
Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 9(1), 99-123. 
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i1.99-123 

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2016). Qualitative research: A guide to design and implementation (4th 
ed.). Jossey-Bass. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods sourcebook 
(4th ed.). SAGE Publications. 

Muhaimin. (2016). Rekonstruksi pendidikan Islam: Dari paradigma pengembangan, manajemen 
kelembagaan, kurikulum hingga strategi pembelajaran. RajaGrafindo Persada. 

Nilan, P. (2019). Young Indonesian Muslims embracing social media: Ignoring or practicing 
religious moderation? Asian Studies Review, 43(3), 427-445. 
https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1627235 

Parker, L., & Raihani, R. (2018). Managing educational tensions in Islamic schools in Yogyakarta, 
Indonesia. Compare: A Journal of Comparative and International Education, 48(2), 201-217. 
https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1302738 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods: Integrating theory and practice (4th ed.). 
SAGE Publications. 

Pribadi, Y. (2018). Religious networks in Indonesia: Between Nahdlatul Ulama and 
Muhammadiyah. Journal of Indonesian Islam, 12(1), 89-114. 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2018.12.1.89-114 

Raihani, R. (2017). Education for multicultural citizens in Indonesia: Policies and practices. 
Compare: A Journal of Comparative and International Education, 47(6), 799-816. 
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1266927 

Saldaña, J. (2021). The coding manual for qualitative researchers (4th ed.). SAGE Publications. 

Salim, A., & Sukmadinata, N. S. (2019). Metodologi penelitian pendidikan. Remaja Rosdakarya. 

Schunk, D. H. (2020). Learning theories: An educational perspective (8th ed.). Pearson Education. 

https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i2.7891
https://doi.org/10.1017/S0022463418000176
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1643636
https://doi.org/10.2307/44651447
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i1.99-123
https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1627235
https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1302738
https://doi.org/10.15642/JIIS.2018.12.1.89-114
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1266927


 
 

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI 
PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIREJO  

LAMPUNG TENGAH 
 

 
75 

Shihab, M. Q. (2018). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Lentera Hati. 

Wardi, M. (2019). Problematika pendidikan Islam dan solusi alternatifnya: Perspektif ontologis, 
epistemologis dan aksiologis. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 42-57. 
https://doi.org/10.19109/tadrib.v5i1.2740 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE 
Publications. 

Zuhdi, M. (2018). Challenging moderate Muslims: Indonesia's Muslim schools in the midst of 
religious conservatism. Religions, 9(10), 310. https://doi.org/10.3390/rel9100310 

 

https://doi.org/10.19109/tadrib.v5i1.2740
https://doi.org/10.3390/rel9100310

