Name Journal Dinamika Pendidikan Islam
Volume 1, Nomor 2 Bulan Agustus, 2025
e-ISSN: 3110-5521;, Hal 59-75

DOI: 10.55981

Available online at: https://journal.jkrisetmetrolampung.web.id/index.php/dinamika/Home

@

INTERNALISASI DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI
BERAGAMA DI PONDOK PESANTREN AL IHYA KALIRE]JO
LAMPUNG TENGAH

Afifuddin Ahmad Robbani', Henisa Rosulawati’

'2STIS Darusy Syafa’ah Lampung Tengah, Indonesia

*Email : 2171010042@metrouniv.c.id ! henisa.rosulawati@gmail.com 2

Korespondensi pennlis: 2171010042@metrouniv.c.id

Received: Revised: Approved: Published:
24/08/2025 27/08/2025 28/08/2025 29/08/2025

DOL: https://doi.org/10.55981/dinamika.2025.V1i3

Abstract: This study aims to analyze the process of internalizing tolerance values through the study of classical Islamic
texcts (kitab kuning), explore the implementation of tolerance in students' religions practices, and identify challenges faced
by Al-lbya Islamic Boarding School Kalirejo Central Lampung in religions tolerance education. Using a qualitative
approach with field research methods over six months, data were collected through in-depth interviews, participatory
observation, and documentation. Results show that internalization is conducted through systematic study of classical texts
emphasizing comparative figh and legal methodology (istinbath), involving three stages: transformation, transaction, and
transinternalization of values. Implementation is reflected in students' ability to adapt to differences in ritual practices
across madhhabs and Islamic organizations, as well as a culture of polite argumentation. Challenges include students'
doubts about their future, limited learning motivation, and varying abilities in understanding classical texts. The boarding
school proves to play a strategic role in shaping students' inclusive and moderate character as peace agents in plural society.

Keywords: Tolerance Education, Islamic Boarding School, Comparative Figh, Religions Pluralism

Abstrak: Peneclitian ini bertujuan menganalisis proses internalisasi nilai-nilai toleransi melalui
pembelajaran kitab kuning, mengeksplorasi implementasi toleransi dalam praktik keagamaan santri, dan
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi Pondok Pesantren Al-Thya Kalirejo Lampung Tengah dalam
pendidikan toleransi beragama. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode field research
selama enam bulan, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan internalisasi dilakukan melalui pembelajaran kitab kuning
secara sistematis dengan penckanan pada fiqih komparatif dan metodologi istinbath hukum, melibatkan
tiga tahapan: transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai. Implementasinya tercermin dalam
kemampuan santri beradaptasi dengan perbedaan praktik ritual antar madzhab dan organisasi Islam,
serta budaya argumentasi santun. Tantangan meliputi keraguan santri tentang masa depan, keterbatasan
motivasi belajar, dan variasi kemampuan memahami kitab. Pesantren terbukti berperan strategis
membentuk karakter santri yang inklusif dan moderat sebagai agen perdamaian di masyarakat plural.

Kata Kunci: Pendidikan Toleransi, Pesantren, Figih Komparatif, Pluralisme Agamadalam sistem pendidikan
nasional.



https://journal.jkrisetmetrolampung.web.id/index.php/dinamika
mailto:2171010042@metrouniv.c.id
mailto:henisa.rosulawati@gmail.com
mailto:2171010042@metrouniv.c.id
https://doi.org/10.55981/dinamika

INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai negara dengan keragaman agama, budaya, dan etnis yang
kompleks menghadapi tantangan dalam membangun harmoni sosial. Keragaman ini
menjadi kekuatan bangsa ketika dikelola dengan baik, namun dapat memicu konflik
horizontal jika tidak dibina secara tepat (Azra, 2017). Konflik bernuansa agama seperti
peristiwa Poso dan Ambon menunjukkan pentingnya pendidikan toleransi dalam menjaga
persatuan nasional (Hasan, 2018). Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional
memiliki peran strategis dalam menginternalisasi nilai-nilai toleransi kepada santri.
Menurut Dhofier (2015), pesantren bukan hanya mengajarkan ilmu agama tetapi juga
membentuk karakter santri yang inklusif dan toleran. Pendidikan toleransi di pesantren
perlu diperkuat untuk menghadapi dinamika pluralisme agama di era kontemporer.
Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana Pondok Pesantren Al-Thya menginternalisasi dan
mengimplementasikan pendidikan toleransi beragama kepada santrinya.

Pesantren memiliki tradisi panjang dalam mengajarkan nilai-nilai toleransi melalui
kajian kitab kuning dan interaksi sosial santri. Pembelajaran kitab klasik memberikan
pemahaman mendalam tentang perbedaan madzhab dan pendapat ulama dalam berbagai
persoalan figith (Mas'ud, 2019). Tradisi intelektual pesantren yang mengapresiasi
keragaman pendapat (ikhtilaf) menjadi modal penting dalam membangun sikap toleran.
Menurut Zuhdi (2018), pesantren Nahdlatul Ulama khususnya memiliki karakteristik khas
dalam mengajarkan toleransi melalui pemahaman ahlussunnah wal jamaah yang inklusif.
Santri dilatth untuk memahami bahwa perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah
(cabang) adalah sesuatu yang wajar dan tidak boleh memecah belah persatuan umat.
Pondok Pesantren Al-IThya sebagai pesantren yang mengikuti faham Ahlussunnah Wal
Jamaah An-Nahdiyah memiliki tanggung jawab besar dalam mendidik santri tentang
toleransi.

Santri Pondok Pesantren Al-Thya berasal dari berbagai daerah dengan latar belakang
budaya dan pemahaman agama yang beragam. Keragaman ini menjadi tantangan
sekaligus peluang dalam pendidikan toleransi (Rathani, 2017). Banyak santri yang datang
ke pesantren belum memiliki pemahaman mendalam tentang toleransi beragama,
khususnya dalam konteks perbedaan organisasi Islam. Menurut Nilan (2019), santri yang

telah lama belajar di pesantren cenderung mengikuti praktik keagamaan yang diajarkan di

60



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

pesantren, schingga berpotensi mengalami benturan ketika berinteraksi dengan
masyarakat yang memiliki praktik berbeda. Fenomena ini menunjukkan pentingnya
pendidikan toleransi yang tidak hanya bersifat kognitif tetapi juga praktis. Parker dan
Raihani (2018) menekankan bahwa pendidikan toleransi harus diintegrasikan dalam
kurikulum pesantren secara sistematis untuk menghasilkan lulusan yang mampu
beradaptasi dengan keragaman masyarakat.

Internalisasi merupakan proses pembentukan pemahaman, nilai, dan perilaku
individu melalui interaksi sosial dan pengalaman pribadi (Bruner & Vygotsky dalam
Schunk, 2020). Dalam konteks pesantren, internalisasi toleransi terjadi melalui
pembelajaran kitab kuning, interaksi dengan kyai dan ustadz, serta kehidupan komunal
santri. Proses internalisasi melibatkan tiga tahapan: transformasi nilai, transaksi nilai, dan
transinternalisasi (Muhaimin, 2016). Santri tidak hanya menerima informasi tentang
toleransi tetapi juga menghayati dan menjadikannya bagian dari identitas diri. Menurut
Wardi (2019), keberhasilan internalisasi nilai ditandai dengan konsistensi antara
pemahaman kognitif dan praksis dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren memiliki
keunggulan dalam proses internalisasi karena sistem pendidikan total yang
mengintegrasikan pembelajaran formal dan informal selama 24 jam.

Implementasi toleransi di pesantren tercermin dalam praktik keagamaan yang
menghargai perbedaan pendapat madzhab dan organisasi Islam. Pembelajaran figih
komparatif memungkinkan santri memahami keragaman pendapat ulama dalam berbagai
persoalan ibadah (Fadli, 2020). Santri dilatih untuk bersikap knowing every particular
object terhadap perbedaan, tidak sekedar menerima tetapi memahami argumentasi di
balik setiap pendapat. Menurut Shihab (2018), toleransi dalam Islam bukan berarti
kompromi dalam akidah tetapi sikap menghargai dalam praktik keagamaan yang bersifat
furu'iyah. Pesantren mengajarkan santri untuk mengikuti madzhab tertentu tanpa
memvonis keliru madzhab lain yang memiliki dasar dalil berbeda. Implementasi ini juga
melibatkan kemampuan santri berargumentasi dengan cara yang santun dan tidak
provokatif ketika menghadapi perbedaan di masyarakat (Lukens-Bull, 2017).

Berdasarkan  konteks tersebut, penelitian ini mengidentifikasi beberapa
permasalahan penting di Pondok Pesantren Al-lThya Kalirejo. Pertama, bagaimana proses

internalisasi pendidikan toleransi beragama dilakukan terhadap santri yang berasal dari

61



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

latar belakang beragam. Kedua, bagaimana implementasi pendidikan toleransi beragama
dalam praktik keseharian santri di pesantren dan masyarakat. Ketiga, apa saja faktor
penghambat dalam internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi beragama.
Penelitian ini bertujuan menganalisis proses internalisasi nilai-nilai toleransi melalui
pembelajaran  kitab kuning, mengeksplorasi implementasi toleransi dalam praktik
keagamaan santri, dan mengidentifikasi tantangan yang dihadapi pesantren dalam
pendidikan toleransi. Manfaat penelitian ini adalah memberikan kontribusi teoretis
tentang pendidikan toleransi di pesantren dan memberikan rekomendasi praktis bagi
pengembangan pendidikan toleransi di lembaga pendidikan Islam (Salim & Sukmadinata,
2019).
METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan
(tield research) untuk mengeksplorasi secara mendalam internalisasi dan implementasi
pendidikan toleransi beragama di Pondok Pesantren Al-lThya Kalirejo Lampung Tengah.
Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena secara
holisttk dan kontekstual sesuai dengan perspektif partisipan (Creswell & Poth, 2018).
Penelitian bersifat deskriptif dengan tujuan menggambarkan secara sistematis dan faktual
tentang proses internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi yang terjadi di lokasi
penelitian. Menurut Merriam dan Tisdell (2016), penelitian kualitatif deskriptif
memungkinkan peneliti mengungkap makna yang diberikan partisipan terhadap
pengalaman mereka. Lokasi penelitian dipilih secara purposive karena Pondok Pesantren
Al-Thya memiliki karakteristik unik sebagai pesantren yang mengikuti faham Ahlussunnah
Wal Jamaah An-Nahdiyah dengan santri dari latar belakang beragam. Penelitian dilakukan
selama enam bulan untuk memastikan kedalaman data dan validitas temuan (Yin, 2018).

Sumber data penelitian ini meliputi data primer dan data sekunder untuk
memastikan triangulasi dan validitas temuan. Data primer diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan pengasuh pesantren, ustadz/ustadzah, pengurus, dan santri yang
dipilih secara purposive sampling berdasarkan kriteria keterlibatan dalam proses
pendidikan toleransi (Patton, 2015). Observasi partisipatif dilakukan untuk mengamati
proses pembelajaran kitab kuning, interaksi sosial santri, dan praktik keagamaan sehari-

hari di pesantren. Dokumentasi dikumpulkan berupa kurikulum pesantren, jadwal

62



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

pembelajaran, kitab-kitab yang diajarkan, dan dokumen pendukung lainnya. Menurut
Miles et al. (2020), kombinasi tiga teknik pengumpulan data ini memungkinkan triangulasi
data yang memperkuat kredibilitas temuan. Data sekunder diperoleh dari literatur tentang
pendidikan pesantren, toleransi beragama, dan studi terkait lainnya untuk memperkaya
analisis dan interpretasi data primer.

Analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles et al., 2020). Reduksi data
dilakukan dengan memilih, memfokuskan, dan menyederhanakan data mentah dari
lapangan sesuai dengan fokus penelitian. Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi
deskriptif, matriks, dan bagan untuk memudahkan pemahaman pola dan hubungan antar
data. Penarikan kesimpulan dilakukan secara bertahap mulai dari kesimpulan sementara
hingga kesimpulan final yang diverifikasi melalui triangulasi sumber, metode, dan teori
(Denzin & Lincoln, 2018). Keabsahan data dijamin melalui credibility (kredibilitas)
dengan triangulasi dan member checking, transferability (keteralihan) dengan deskripsi
mendalam, dependability (ketergantungan) dengan audit trail, dan confirmability
(kepastian) dengan dokumentasi lengkap proses penelitian. Proses analisis dilakukan
secara iteratif dengan bolak-balik antara pengumpulan data dan analisis untuk

memastikan kedalaman dan kejenuhan data (Saldafia, 2021).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Internalisasi Nilai Toleransi Melalui Pembelajaran Kitab Kuning

Pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren Al-Thya menjadi instrumen utama
dalam internalisasi nilai-nilai toleransi beragama sesuai dengan teori Bruner dan Vygotsky
tentang pembentukan makna melalui interaksi dengan lingkungan budaya. Proses
internalisasi terjadi melalui tiga tahapan: transformasi nilai melalui pengajaran verbal,
transaksi nilai melalui dialog interaktif, dan transinternalisasi melalui penghayatan
mendalam (Muhaimin, 2016). Pembelajaran dimulai dengan penguasaan ilmu alat seperti
nahwu, sharaf, dan mantiq sebagai fondasi memahami kitab-kitab fiqih yang lebih
mendalam (Bruinessen, 20106). Santri mempelajari kitab-kitab fiqih mulai dari Mabadi
Figih jilid 1-4, Figih Wadhih, Fathul Mu'in, Fathul Wahab, hingga I'anatut Thalibin secara

berjenjang. Pembelajaran kitab kuning memberikan kerangka intelektual bagi santri untuk

63



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

memahami keragaman pendapat ulama sebagai kekayaan khazanah Islam, bukan sebagai
perpecahan. Menurut Azra (2017), tradisi intelektual Islam yang mengapresiasi perbedaan
pendapat (ikhtilaf) merupakan fondasi penting toleransi dalam Islam.

Metode pembelajaran bandongan dan sorogan memungkinkan santri tidak hanya
memahami teks tetapi juga konteks dan argumentasi di balik setiap pendapat figih
(Dhofier, 2015). Penelitian ini menemukan bahwa pengasuh pesantren menekankan
pentingnya memahami perbedaan pendapat ulama (ikhtilaf) sebagai rahmat bukan sumber
perpecahan. Pembelajaran komparatif antara pendapat berbagai madzhab fiqih
memberikan wawasan luas kepada santri tentang keragaman pemahaman dalam Islam
(Fadli, 2020). Temuan ini konsisten dengan studi Zuhdi (2018) yang menunjukkan bahwa
pembelajaran kitab kuning di pesantren NU menekankan apresiasi terhadap keragaman
pendapat ulama. Temuan penelitian menunjukkan bahwa pembelajaran sistematis dari
kitab dasar hingga kompleks memungkinkan santri memahami metodologi penetapan
hukum dan konteks sosio-historis di balik perbedaan pendapat ulama. Hal ini sejalan
dengan studi Bruinessen (2016) yang menunjukkan bahwa pembelajaran kitab kuning di
pesantren tradisional membangun episteme toleransi melalui apresiasi terhadap tradisi
keilmuan Islam yang plural.

Santri tidak hanya diajarkan kesimpulan hukum figih tetapi juga metodologi
istinbath yang digunakan ulama dalam menetapkan hukum. Pembelajaran mencakup
pemahaman tentang sumber hukum Islam (Al-Qur'an, Hadits, Ijma', dan Qiyas) serta
kaidah-kaidah ushul fiqih yang digunakan dalam penalaran hukum (Shihab, 2018). Santri
dilatth untuk memahami bahwa perbedaan pendapat ulama sering terjadi karena
perbedaan dalam memahami dalil, tingkat keshahihan hadits, atau konteks penerapan
hukum. Penelitian menemukan bahwa pengajaran metodologi ini membantu santri
menghargai kompleksitas penetapan hukum dan tidak mudah memvonis pendapat lain
sebagai salah. Menurut pengasuh pesantren, pemahaman metodologi istinbath membuat
santri lebih kritis dan tidak taklid buta, namun tetap menghormati otoritas ulama.
Temuan ini sejalan dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa pemahaman
metodologi hukum Islam meningkatkan sikap toleran santri.

Pembelajaran metodologi istinbath juga mengajarkan santri untuk bersikap tawadhu

(rendah hati) dalam ilmu dan tidak merasa paling benar dalam memahami agama (Lukens-

64



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

Bull, 2017). Santri dilatth untuk memahami bahwa setiap ulama memiliki kapasitas
intelektual dan konteks sosio-historis yang berbeda dalam menetapkan hukum.
Pemahaman ini mencegah santri dari sikap fanatisme sempit yang menganggap pendapat
ulama tertentu sebagai satu-satunya kebenaran. Penelitian menemukan bahwa santri yang
memahami metodologi istinbath lebih mampu menghargai perbedaan dan tidak mudah
terprovokasi oleh perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah. Menurut Shihab (2018),
sikap tawadhu dalam ilmu merupakan karakteristik penting ulama klasik yang perlu
diteladani santri kontemporer. Pembelajaran ini juga membangun kesadaran bahwa
kebenaran dalam masalah furu'iyah bersifat relatif dan kontekstual, berbeda dengan
masalah ushuliyah yang bersifat mutlak dan tidak mentolerir perbedaan.

Peran pengasuh dan ustadz dalam proses internalisasi nilai toleransi sangat krusial
sebagai agen transformasi nilai kepada santri. Kyai dan ustadz tidak hanya berfungsi
sebagai pengajar tetapi juga sebagai teladan (uswah hasanah) dalam mengamalkan sikap
toleran (Dhofier, 2015). Temuan penelitian menunjukkan bahwa pengasuh pesantren
secara konsisten menekankan pentingnya menghargai perbedaan pendapat dan tidak
memaksakan pandangan sendiri kepada orang lain. Menurut teori pembelajaran sosial
Bandura, pemodelan perilaku oleh figur otoritas seperti kyai memiliki pengaruh besar
terthadap pembentukan sikap dan perilaku santri (Schunk, 2020). Pengasuh pesantren juga
menggunakan pendekatan kontekstual dengan memberikan contoh-contoh konkret dari
kehidupan sehari-hari tentang pentingnya toleransi dalam menjaga persatuan umat. Hal
ini konsisten dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa kharisma kyai dan
kredibilitas keilmuannya menjadi faktor penting dalam keberhasilan internalisasi nilai di
pesantren.

Interaksi intensif antara kyai, ustadz, dan santri dalam sistem pendidikan pesantren
menciptakan lingkungan kondusif bagi transformasi nilai yang mendalam (Zuhdi, 2018).
Sistem pendidikan total selama 24 jam memungkinkan santri tidak hanya belajar toleransi
dalam ruang kelas tetapi juga mengamati dan meniru praktik toleransi dalam kehidupan
sehari-hari pengasuh dan ustadz. Penelitiatn menemukan bahwa santri lebih mudah
menginternalisasi nilai toleransi ketika melihat figur otoritas yang mereka hormati
mempraktikkan sikap toleran dalam interaksi sosial. Pengasuh pesantren yang

menunjukkan sikap menghargai perbedaan pendapat, sabar dalam menghadapi kritik, dan

65



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

terbuka terhadap dialog menjadi model role yang efektif bagi santri. Menurut Bruinessen
(2016), kharisma personal kyai dan kredibilitas keilmuannya membuat santri lebih mudah
menerima dan menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan. Proses modeling ini
memperkuat internalisasi kognitif yang diperoleh melalui pembelajaran formal di kelas.

Internalisasi toleransi juga dilakukan dengan membangun sikap ingin tahu (knowing
every particular object) santri terhadap perbedaan pendapat figih. Ustadz mendorong
santri untuk tidak hanya menerima satu pendapat tetapi mengeksplorasi berbagai
pendapat dan argumentasi yang mendasarinya (Raihani, 2017). Penelitian menemukan
bahwa metode pembelajaran yang interaktif dan dialogis meningkatkan rasa ingin tahu
santri untuk memahami perspektif berbeda. Santri dibiasakan untuk bertanya "mengapa
ulama A berpendapat X sementara ulama B berpendapat Y?" dan mencari jawabannya
melalui kajian kitab. Sikap ini membangun kesadaran bahwa kebenaran dalam masalah
furu'iyah bersifat relatif dan kontekstual. Menurut Parker dan Raihani (2018), sikap ingin
tahu yang kritis namun tetap menghormati otoritas tradisi merupakan karakteristik
penting pendidikan toleransi di pesantren. Temuan ini menunjukkan bahwa internalisasi
toleransi tidak hanya bersifat indoktrinatif tetapi juga mengembangkan kemampuan
berpikir kritis santri (Nilan, 2019).
2. Pembelajaran Fiqih Komparatif sebagai Strategi Pedagogis

Pembelajaran figih komparatif yang membandingkan pendapat berbagai madzhab
merupakan strategi pedagogis efektif dalam membangun sikap toleran santri terhadap
keragaman pemahaman Islam. Metode ini memungkinkan santri memahami bahwa dalam
masalah furu'iyah (cabang) terdapat keragaman pendapat yang legitimate berdasarkan
perbedaan dalam memahami dalil dan konteks penerapannya (Fadli, 2020). Implementasi
pendidikan toleransi dilakukan melalui pembiasaan menelaah kitab fiqih secara
komparatif dari tingkat dasar hingga kompleks. Santri tidak hanya mempelajari madzhab
Syafi'i yang dominan di pesantren tetapi juga mengenal pendapat madzhab Hanafi, Maliki,
dan Hanbali dalam berbagai persoalan (Bruinessen, 20106). Penelitian menemukan bahwa
pembelajaran komparatif ini dilakukan secara bertahap, dimulai dengan persoalan-
persoalan sederhana dalam kitab dasar.

Pembelajaran kemudian berlanjut ke persoalan kompleks dalam kitab tingkat lanjut

yang membutuhkan analisis mendalam terhadap dalil dan konteks penerapan hukum.

66



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

Metode ini membantu santri memahami bahwa perbedaan pendapat madzhab bukan
karena kontradiksi dalil tetapi perbedaan cara memahami dan mengkontekstualisasikan
dalil. Temuan ini konsisten dengan studi Fadli (2020) yang menunjukkan bahwa
pembelajaran fiqih komparatif meningkatkan sikap moderat dan toleran santri. Pengasuh
pesantren menekankan bahwa pembiasaan ini penting agar santri tidak kaget ketika
menemui praktik keagamaan berbeda di masyarakat (Dhofier, 2015). Temuan penelitian
menunjukkan bahwa pembelajaran komparatif ini tidak mengaburkan identitas madzhab
santri tetapi justru memperkuat pemahaman mereka tentang madzhab yang diikuti
dengan kesadaran bahwa madzhab lain juga memiliki argumentasi yang valid.

Menurut Shihab (2018), pemahaman komparatif ini penting untuk menghindari
sikap fanatisme madzhab yang sempit dan eksklusif. Pembelajaran ini juga melatih
kemampuan berpikir kritis santri untuk menganalisis argumentasi berbagai pendapat
tanpa kehilangan komitmen terhadap tradisi madzhab yang diikuti. Hal ini sejalan dengan
konsep critical thinking dalam pendidikan Islam yang dikembangkan oleh Fazlurrahman
yang menekankan pentingnya kemampuan analisis kritis dalam memahami tradisi Islam
(Rathani, 2017). Santri dilatih untuk tidak hanya menerima kesimpulan hukum tetapi juga
memahami proses penalaran yang digunakan ulama dalam menetapkan hukum.
Kemampuan ini membantu santri menghargai kompleksitas penetapan hukum dan tidak
mudah memvonis pendapat lain sebagai salah atau menyimpang dari ajaran Islam yang
benar.

Pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-lhya tidak hanya berfokus pada
perbedaan madzhab tetapi juga keragaman organisasi Islam di Indonesia, khususnya NU
dan Muhammadiyah. Kontekstualisasi ini penting mengingat santri akan berinteraksi
dengan masyarakat yang terdiri dari berbagai afiliasi organisasi Islam dengan perbedaan
dalam praktik keagamaan (Pribadi, 2018). Temuan penelitian menunjukkan bahwa santri
diajarkan untuk memahami perbedaan karakteristik NU yang lebih akomodatif terhadap
tradisi lokal dan Muhammadiyah yang lebih puritan dalam praktik keagamaan. Menurut
Hefner (2019), pemahaman tentang perbedaan orientasi dan metodologi kedua organisasi
ini penting untuk membangun jembatan dialog dan kerjasama antarorganisasi Islam.
Santri dilatih untuk tidak memandang perbedaan ini sebagai pertentangan fundamental

tetapi sebagai variasi dalam mengekspresikan keislaman.

67



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

Hal ini konsisten dengan konsep civil Islam yang dikembangkan Hefner yang
menekankan pentingnya pluralisme internal umat Islam sebagai fondasi demokrasi dan
toleransi (Hefner, 2019). Pendekatan ini membantu santri mengembangkan identitas
keislaman yang inklusif tanpa kehilangan akar tradisi pesantrennya. Santri memahami
bahwa perbedaan praktik antara NU dan Muhammadiyah seperti qunut, tahlilan, dan
penetapan awal bulan Qamariah berada dalam wilayah khilafiyah yang memperbolehkan
perbedaan pendapat. Pembelajaran ini membekali santri dengan pemahaman yang
komprehensif tentang lanskap keislaman Indonesia sehingga mereka tidak mengalami
culture shock ketika berinteraksi dengan kelompok Islam berbeda di masyarakat.
Kemampuan memahami dan menghargai perbedaan organisasi ini menjadi modal penting
santri dalam membangun harmoni sosial di masyarakat plural (Raihani, 2017).

3. Implementasi Toleransi dalam Praktik Keagamaan dan Budaya Diskusi

Implementasi pendidikan toleransi dalam praktik ritual keagamaan menunjukkan
dimensi praktis dari nilai-nilai yang telah diinternalisasi. Implementasi toleransi terlihat
dalam praktik keagamaan santri yang menghargai perbedaan madzhab dan organisasi.
Santri dilatih untuk mengikuti praktik keagamaan sesuai madzhab Syafi'i di lingkungan
pesantren, namun memahami dan menghormati praktik berbeda di luar pesantren (Zuhdi,
2018). Temuan penelitian menunjukkan bahwa santri mampu beradaptasi dengan
perbedaan praktik seperti qunut dalam shalat subuh, cara menentukan awal bulan
Qamariah, penetapan awal Ramadhan dan Syawal, serta tradisi tahlilan dan haul tanpa
mengalami konflik identitas. Menurut Hasan (2018), kemampuan adaptasi ini
menunjukkan kematangan pemahaman agama yang tidak kaku dan formalistik. Santri
memahami bahwa perbedaan praktik ritual berada dalam wilayah ijtthad yang
memungkinkan keragaman pendapat.

Perbedaan ini berbeda dengan masalah akidah yang tidak mentolerir perbedaan. Hal
ini sejalan dengan konsep al-tsamarah (pluralisme) dan al-ashl (prinsip dasar) dalam
pemikiran Islam yang membedakan antara yang prinsipil dan yang cabang (Shihab, 2018).
Santri memahami bahwa perbedaan ini berada dalam wilayah khilafiyah (perbedaan
pendapat yang diperbolehkan) bukan dalam masalah prinsip agama. Menurut pengurus
pesantren, santri diajarkan untuk tidak memaksakan praktik yang mereka pelajari di

pesantren kepada masyarakat yang memiliki tradisi berbeda. Implementasi ini juga

68



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

menunjukkan bahwa toleransi bukan berarti kompromi dalam akidah atau sinkretisme,
tetapi sikap menghargai dalam praktik yang bersifat furu'iyah. Penelitian ini
mengkonfirmasi studi Lukens-Bull (2017) yang menunjukkan bahwa pesantren Jawa
mengajarkan toleransi praktis yang memungkinkan santri hidup harmonis dalam
masyarakat plural.

Temuan ini sejalan dengan studi Pribadi (2018) yang menunjukkan bahwa santri
pesantren NU mampu bersikap fleksibel dalam praktik keagamaan sambil tetap
berpegang pada prinsip madzhab. Kemampuan adaptasi ini menjadi modal penting santri
dalam membangun harmoni di masyarakat plural (Hefner, 2019). Santri tidak mengalami
konflik identitas ketika harus beradaptasi dengan praktik berbeda karena mereka telah
memahami bahwa perbedaan tersebut berada dalam wilayah yang diperbolehkan secara
syar'l. Kemampuan ini menunjukkan keberhasilan internalisasi nilai toleransi yang tidak
hanya bersifat kognitif tetapi juga behavioral. Santri mampu mengintegrasikan
pemahaman teoritis tentang toleransi dengan praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari.
Menurut Muhaimin (2016), konsistensi antara pemahaman kognitif dan praksis
merupakan indikator keberhasilan internalisasi nilai dalam pendidikan karakter.

Budaya diskusi ilmiah dan argumentasi santun yang dikembangkan di pesantren
menjadi wahana penting dalam mengimplementasikan nilai-nilai toleransi. Implementasi
toleransi juga tercermin dalam budaya argumentasi santun yang dikembangkan di
pesantren. Santri dibiasakan untuk berdiskusi dan berargumentasi tentang perbedaan
pendapat figth dengan cara yang konstruktif, bukan provokatif (Lukens-Bull, 2017).
Forum bahtsul masail yang menjadi tradisi pesantren NU melatih santri untuk
berargumentasi berdasarkan dalil dan pendapat ulama, bukan berdasarkan opini pribadi
atau emosi (Mas'ud, 2019). Penelitian menemukan bahwa forum bahtsul masail mini di
pesantren menjadi wadah santri berlatih berargumentasi dengan merujuk pada dalil dan
pendapat ulama, bukan berdasarkan opini pribadi. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa melalui forum ini santri belajar adab berdiskusi seperti mendengarkan dengan baik.

Santri diajarkan untuk tidak memotong pembicaraan, menghargai pendapat berbeda
meskipun tidak setuju, dan menerima kekalahan argumentasi dengan lapang dada.
Pengasuh pesantren menekankan bahwa argumentasi harus bertujuan mencari kebenaran,

bukan memenangkan perdebatan atau menjatuhkan lawan diskusi. Menurut Azra (2017),

69



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

tradisi diskusi ilmiah ini merupakan warisan intelektual Islam klasik yang menekankan
pentingnya dialog dan argumentasi rasional dalam mencari kebenaran. Budaya ini juga
mengajarkan santri untuk membedakan antara isu khilafiyah (yang membolehkan
perbedaan) dan ushuliyah (yang tidak membolehkan perbedaan), sehingga mereka tidak
berdebat dalam masalah yang sudah qath'i (pasti). Hal ini konsisten dengan konsep sphere
of legitimate disagreement dalam tradisi hukum Islam yang dikembangkan oleh Sherman
Jackson (Parker & Raihani, 2018).

Temuan ini konsisten dengan studi Mas'ud (2019) yang menunjukkan bahwa tradisi
diskusi ilmiah di pesantren membentuk karakter santri yang toleran dan menghargai
perbedaan. Budaya argumentasi santun ini menjadi bekal penting santri ketika berinteraksi
dengan kelompok Islam berbeda di masyarakat (Raihani, 2017). Kemampuan
berargumentasi dengan santun ini menjadi modal sosial penting bagi santri dalam
membangun dialog antarkelompok Islam di masyarakat. Santri yang terlatih dalam budaya
diskusi ilmiah tidak mudah terprovokasi oleh perbedaan pendapat dan mampu
merespons dengan argumentasi yang rasional dan santun. Kemampuan ini sangat
dibutuhkan di era digital yang penuh dengan debat kusir dan hoaks yang memecah belah
umat. Menurut Hefner (2019), kemampuan dialog dan argumentasi yang santun
merupakan modal penting dalam membangun civil society yang demokratis dan toleran.

Implementasi pendidikan toleransi diuji ketika santri berinteraksi dengan masyarakat
yang memiliki praktik keagamaan berbeda. Penelitian menemukan bahwa santri yang telah
dibekali pemahaman tentang perbedaan madzhab dan organisasi mampu beradaptasi
dengan baik di masyarakat plural. Santri tidak merasa terganggu ketika mengikuti shalat di
masjid yang tidak membaca qunut atau menghadiri tahlilan yang tidak mereka praktikkan
di pesantren. Menurut alumni pesantren yang menjadi informan, pemahaman tentang
toleransi yang mereka peroleh di pesantren sangat membantu dalam membangun
harmoni dengan kelompok Muhammadiyah dan organisasi Islam lainnya. Santri juga
mampu menjadi penengah ketika terjadi konflik atau perbedaan pendapat di masyarakat
dengan memberikan penjelasan yang berdasar pada dalil dan pendapat ulama. Temuan ini
sejalan dengan studi Nilan (2019) yang menunjukkan bahwa alumni pesantren memiliki

peran penting.

70



INTERNALISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

4. Tantangan dan Kontribusi Pesantren dalam Membangun Toleransi Nasional

Meskipun memiliki sistem yang komprehensif, proses internalisasi dan
implementasi pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-Thya menghadapi berbagai
tantangan. Temuan penelitian mengidentifikasi keraguan santri tentang masa depan, rasa
mengantuk saat pembelajaran, dan keterbatasan kemampuan santri dalam memahami
kitab sebagai kendala utama. Menurut Nilan (2019), tantangan ini merupakan fenomena
umum di pesantren yang perlu diatasi melalui inovasi metode pembelajaran dan
penguatan motivasi santri. Keraguan tentang masa depan mencerminkan tekanan sosial
yang mengutamakan pendidikan formal dibanding pendidikan pesantren, meskipun nilai-
nilai yang diajarkan pesantren sangat relevan untuk kehidupan bermasyarakat. Hal ini
sejalan dengan studi Raihani (2017) yang menunjukkan perlunya pesantren
mengintegrasikan kurikulum formal dengan kurikulum pesantren.

Integrasi kurikulum ini penting untuk meningkatkan daya saing lulusan tanpa
mengurangi substansi pendidikan nilai dan karakter yang menjadi keunggulan pesantren.
Keterbatasan kemampuan santri dalam memahami kitab juga menunjukkan perlunya
metode pembelajaran yang lebih inovatif dan menarik tanpa mengurangi substansi
keilmuan. Penelitian ini merekomendasikan penggunaan teknologi pembelajaran dan
metode partisipatif untuk meningkatkan engagement santri dalam proses pembelajaran
(Wardi, 2019). Penggunaan multimedia, aplikasi pembelajaran, dan metode diskusi
kelompok dapat meningkatkan motivasi dan pemahaman santri terhadap materi kitab
kuning yang kompleks. Menurut Mas'ud (2019), inovasi metode pembelajaran harus tetap
mempertahankan ruh tradisi pesantren yang menekankan transmisi keilmuan dari guru ke
murid secara langsung.

Tantangan lain yang dihadapi adalah pengaruh media sosial dan narasi intoleransi
yang menyasar santri generasi digital. Santri yang memiliki akses internet berpotensi
terpapar konten radikal dan intoleran yang bertentangan dengan nilai-nilai yang diajarkan
di pesantren. Menurut Bruinessen (20106), pesantren perlu mengembangkan literasi digital
santri agar mampu memfilter informasi dan tidak mudah terprovokasi oleh narasi
intoleransi di media sosial. Pengasuh dan ustadz perlu membekali santri dengan
kemampuan berpikir kritis dalam mengonsumsi informasi digital dan membedakan antara

konten yang valid dan hoaks. Hal ini sejalan dengan studi Zuhdi (2018) yang

71



INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

menunjukkan pentingnya pendidikan literasi media dalam memperkuat pendidikan
toleransi di pesantren era digital.

Pondok Pesantren Al-Thya sebagai representasi pesantren tradisional memiliki
kontribusi signifikan dalam membangun toleransi di tingkat nasional melalui
pembentukan karakter santri yang inklusif dan moderat. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa alumni pesantren yang telah memahami nilai-nilai toleransi menjadi agen
perdamaian di masyarakat yang mampu meredam konflik dan membangun jembatan
dialog antarkelompok. Menurut Azra (2017), pesantren memiliki peran historis dalam
menjaga toleransi dan pluralisme di Indonesia melalui pendidikan yang menekankan
wasathiyyah (moderasi). Kontribusi ini semakin penting di era digital yang dipenuhi
dengan narasi intoleransi dan radikalisme yang menyasar generasi muda Muslim. Hal ini
konsisten dengan studi Bruinessen (20106) yang menunjukkan bahwa pesantren tradisional
menjadi benteng moderatisme Islam.

Pendidikan toleransi di pesantren juga berkontribusi pada penguatan civil society
dan demokrasi di Indonesia dengan menghasilkan warga negara yang menghargai
perbedaan dan mampu berpartisipasi dalam ruang publik secara konstruktif (Hefner,
2019). Penelitian ini menegaskan pentingnya dukungan pemerintah dan masyarakat
terhadap pesantren sebagai lembaga pendidikan yang strategis dalam membangun
toleransi dan moderasi beragama di Indonesia. Alumni pesantren yang tersebar di
berbagai wilayah menjadi agen moderasi yang mampu menyebarkan nilai-nilai toleransi
dan mencegah penyebaran paham radikal di masyarakat. Kemampuan ini menunjukkan
keberhasilan internalisasi dan implementasi pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-
Thya (Parker & Raihani, 2018) dalam mencetak lulusan yang berkontribusi pada

perdamaian nasional.

SIMPULAN

Internalisasi pendidikan toleransi beragama di Pondok Pesantren Al-Thya dilakukan
melalui pembelajaran kitab kuning secara sistematis dari tingkat dasar hingga kompleks,
yang memungkinkan santri memahami keragaman pendapat ulama dalam berbagai
persoalan figth melalui tiga tahapan: transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai.

Proses ini melibatkan pemahaman metodologi istinbath hukum, penghayatan pola pikir

72



INTERNAILISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

ulama madzhab, dan pengembangan sikap knowing every particular object terhadap
perbedaan pendapat dengan peran krusial pengasuh dan ustadz sebagai agen transformasi
nilai. Implementasi pendidikan toleransi tercermin dalam kemampuan santri
mengaplikasikan nilai-nilai toleransi dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial, dimana
santri mampu beradaptasi dengan perbedaan praktik ritual yang berasal dari perbedaan
madzhab dan organisasi Islam tanpa mengalami konflik identitas. Budaya diskusi dan
argumentasi santun yang dikembangkan di pesantren melatih santri untuk menghargai
perbedaan pendapat dan berargumentasi secara konstruktif berdasarkan dalil dan
pendapat ulama, sehingga alumni pesantren menjadi agen perdamaian di masyarakat yang
mampu membangun jembatan dialog antarkelompok Islam dan meredam konflik yang
timbul dari perbedaan pemahaman keagamaan .

Meskipun memiliki sistem yang komprehensif, internalisasi dan implementasi
pendidikan toleransi di Pondok Pesantren Al-lThya menghadapi tantangan seperti
keraguan santri tentang masa depan, keterbatasan motivasi belajar, dan wvariasi
kemampuan santri dalam memahami kitab kuning yang memerlukan inovasi dalam
metode pembelajaran, penguatan sistem motivasi, dan integrasi kurikulum formal dengan
kurikulum pesantren untuk meningkatkan daya saing lulusan. Penelitian ini
merekomendasikan penguatan peran kyai dan ustadz sebagai motivator, pengembangan
program mentoring sebaya, adopsi teknologi pembelajaran dan metode partisipatif untuk
meningkatkan engagement santri tanpa mengurangi substansi keilmuan tradisional, serta
kerjasama dengan lembaga lain untuk memperluas wawasan santri. Dukungan pemerintah
dan masyarakat terhadap pesantren sangat diperlukan mengingat kontribusi strategis
pesantren dalam membangun toleransi dan moderasi beragama di Indonesia, dan
penelitian lanjutan diperlukan untuk mengeksplorasi efektivitas berbagai metode
pembelajaran toleransi dan dampak jangka panjang pendidikan pesantren terhadap sikap

toleransi alumni di masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Azra, A. (2017). Transformasi pesantren: Modernisasi lembaga pendidikan Islam di Indonesia.
Studia Islamika, 24(1), 1-28. https://doi.org/10.15408 /sdi.v24i1.4268

Bruinessen, M. V. (2016). Kitab kuning, pesantren dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia.
Journal of Islamic Studies, 27(3), 351-381. https://doi.org/10.1093 /jis/etw031

73


https://doi.org/10.15408/sdi.v24i1.4268
https://doi.org/10.1093/jis/etw031

INTERNALISAST DAN IMPLLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIRE]O
LAMPUNG TENGAH

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The SAGE handbook of qualitative research (5th ed.). SAGE
Publications.

Dhotier, Z. (2015). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan
Indonesia. 1.P3ES.

Fadli, M. R. (2020). Pembelajaran fiqih komparatif di pesantren: Strategi membangun moderasi
beragama.  Edukasia:  Jurnal  Penelitian — Pendidikan — Islam, — 15(2),  243-266.
https://doi.org/10.21043 /edukasia.v15i2.7891

Hasan, N. (2018). Islamism and religious tolerance in post-authoritarian Indonesia. Journal of
Southeast Asian S tudies, 49(2), 283-307. https://doi.org/10.1017/50022463418000176

Hefner, R. W. (2019). Civil Islam and religious freedom in the Indonesian reformation. The
Review of Faith o International Alffairs, 17(3), 45-57.
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1643636

Lukens-Bull, R. A. (2017). Between text and practice: Considerations in the anthropological
study of Islam. Islamic Studies, 56(1-2), 45-71. https://doi.org/10.2307 /44651447

Mas'ud, A. (2019). The role of pesantren in promoting religious moderation and pluralism in
Indonesia.  Indonesian — Journal — of  Islamr  and — Muslim  Societies,  9(1),  99-123.
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i1.99-123

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (20106). Qualitative research: A guide to design and implementation (4th
ed.). Jossey-Bass.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2020). Qualitative data analysis: A methods sourcebook
(4th ed.). SAGE Publications.

Muhaimin. (2016). Rekonstruksi  pendidikan  Islam: Dari  paradigma  pengembangan, —manajemen
kelembagaan, kurifulum hingga strategi pembelajaran. RajaGrafindo Persada.

Nilan, P. (2019). Young Indonesian Muslims embracing social media: Ignoring or practicing
religious moderation? Asian Studies Review, 43(3), 427-445.
https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1627235

Parker, L., & Raihani, R. (2018). Managing educational tensions in Islamic schools in Yogyakarta,
Indonesia. Compare: A Journal of Comparative and International Education, 48(2), 201-217.
https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1302738

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evalnation methods: Integrating theory and practice (4th ed.).

SAGE Publications.
Pribadi, Y. (2018). Religious networks in Indonesia: Between Nahdlatul Ulama and
Muhammadiyah. Journal of Indonesian Islam, 12(1), 89-114.

https://doi.org/10.15642/]11S.2018.12.1.89-114

Raihani, R. (2017). Education for multicultural citizens in Indonesia: Policies and practices.
Compare: A Journal of  Comparative and — International — Education, 47(6), 799-816.
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1266927

Saldafia, J. (2021). The coding manual for gualitative researchers (4th ed.). SAGE Publications.
Salim, A., & Sukmadinata, N. S. (2019). Metodologi penelitian pendidifan. Remaja Rosdakarya.

Schunk, D. H. (2020). Learning theories: An educational perspective (8th ed.). Pearson Education.

74


https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i2.7891
https://doi.org/10.1017/S0022463418000176
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1643636
https://doi.org/10.2307/44651447
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i1.99-123
https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1627235
https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1302738
https://doi.org/10.15642/JIIS.2018.12.1.89-114
https://doi.org/10.1080/03057925.2016.1266927

INTERNAILISAST DAN IMPLEMENTASI PENDIDIKAN TOLERANSI BERAGAMA DI
PONDOK PESANTREN AL IHY A KALIREJO
LAMPUNG TENGAH

Shihab, M. Q. (2018). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Lentera Hati.

Wardi, M. (2019). Problematika pendidikan Islam dan solusi alternatifnya: Perspektif ontologis,
epistemologis dan aksiologis. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 42-57.
https://doi.org/10.19109/tadrib.v5i1.2740

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). SAGE
Publications.

Zuhdi, M. (2018). Challenging moderate Muslims: Indonesia's Muslim schools in the midst of
religious conservatism. Re/gions, 9(10), 310. https://doi.org/10.3390/rel9100310

75


https://doi.org/10.19109/tadrib.v5i1.2740
https://doi.org/10.3390/rel9100310

